




The Sound of Change
Musikinstrumente im Wandel von Umwelt, Gesellschaft und

Digitalität

Anne Baillot
Roeder Torsten
Jan-Peter Voigt

Matthias Alward
Wolfgang Haas

Hanna Hammerich
Niayesh Ebrahimi

Toni Bernhart
Sebastian Hachmeyer

From Global to Local? Digitale Methoden in den
Geisteswissenschaften im deutschsprachigen Raum: Ein Triptychon
Herausgegeben von Ulrike Wuttke, Christopher Nunn,
Christian Schröter, Melanie Seltmann, Christian Wachter



Publiziert in Melusina Press (Universität Luxemburg), 2026
11, Porte des Sciences
L-4366 Esch-sur-Alzette
https://www.melusinapress.lu

Verlagsleitung: Niels-Oliver Walkowski, Johannes Pause
Lektorat: Carolyn Knaup, Niels-Oliver Walkowski, die

Herausgeber:innen
Gestaltung: Valentin Henning, Erik Seitz
Umschlagsbild: Sara-Lee Nußbaum

Die digitale Version dieser Publikation steht unter https://www.melusinapress.lu
frei zur Verfügung.

Bibliografische Information der Nationalbibliothek Luxemburg:
Die Nationalbibliothek Luxemburg verzeichnet diese Publikation in der
Luxemburgischen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im
Internet über bnl.public.lu abrufbar.

Druck: Libri Plureos GmbH, Friedensallee 273, 22763 Hamburg.

DOI (Publication): 1981-5722-tsoc-t
DOI (Container): 10.26298/1981-5722
ISBN (Web): 978-2-919815-72-2
ISBN (PDF): 978-2-919815-73-9
ISBN (Print): 978-2-919815-74-6

Das vorliegende Werk steht unter einer CC BY-SA 4.0 Lizenz. Informationen zu
dieser Lizenz finden Sie unter
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de. Die in diesem Werk
enthaltenen Bilder und Ressourcen unterliegen der selben Lizenz, sofern sie
keiner anderen Quelle entnommen wurden oder mit einer anderen Lizenz
versehen sind.

https://www.melusinapress.lu/
https://www.melusinapress.lu/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de


2026



The Sound of Change:
Musikinstrumente im Wandel
von Umwelt, Gesellschaft und
Digitalität (Transkription)
Anne Baillot, Torsten Roeder, Jan-Peter Voigt,
Matthias Alward, Wolfgang Haas, Hanna Hammerich,
Niayesh Ebrahimi, Toni Bernhart & Sebastian Hachmeyer

Intro und Einleitung zur Folge

00:00 – 03:14: mit Anne Baillot

Musik: „Bleeping Demo“ von Kevin MacLeod (incompetech.com).1

Anne Baillot: Bonjour und Herzlich willkommen!

Digital Humanities, Computational Humanities, eHumanities? Ihr hört
ein Audio Essay aus der Reihe „From Global to Local DH: In eigenen Wor
ten“. In dieser Reihe betrachten wir spezifische Ausprägungen der Digital
Humanities und geben einen Einblick in ihre Vielfalt. Hier fragen wir uns:
Wie hat der Computereinsatz die Geistes- und Kulturwissenschaften ver
ändert? Gibt es lokale, föderale, nationale oder sogar globale Eigenheiten
der Digital Humanities? Wo stehen wir heute? Und wo geht die Reise hin?
Dabei lassen wir in jeder Episode verschiedene Personen aus der Fach
community zu Wort kommen. Mit anderen Worten: Digital Humanists „in
eigenen Worten“.

Wir, das sind Ulrike Wuttke und Anne Baillot sowie verschiedene Gäste.
Schön, dass ihr mit dabei seid!

1   Licensed under Creative Commons: By Attribution 4.0 License
(http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

6

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der heutigen Episode geht es um Musik als Kulturtechnik und um For
men ihrer klanglichen Aufbewahrung und Digitalisierung. Diese Episode
wurde von Anne Baillot und Torsten Roeder konzipiert und realisiert.

Haben Musik und Klang überhaupt etwas mit den Digital Humanities zu
tun? In der Digital-Humanities-Landschaft bleiben es exotische Themen.
Texte bzw. visuell geprägte Artefakte und Analyseverfahren dominieren
das Gebiet. Aber warum eigentlich, und ist das gerechtfertigt?

Die Fragestellungen, die mit den Sound Studies insbesondere im Kontext
der Aufbewahrung von musikalischen Artefakten und Techniken zusam
menhängen, werden für Digital Humanists doch nicht so abwegig klin
gen: Wie kann die Materialität historischer Klänge, Töne, Instrumente
aufbewahrt werden? Wie werden sie digitalisiert, als Kulturerbe weiter
tradiert, digital weiterverwendbar gemacht? Welchen Kanonisierungs
tendenzen gilt es entgegenzuarbeiten – was genau ist Musik, was ist ein
patrimonial wertvolles Instrument oder ein Klang, bei dem sich die Mühe
der Digitalisierung, Aufwertung, Aufbewahrung, lohnt? Inwiefern schla
gen sich dabei lokale Habitus und Globalisierungsbemühungen nieder?

Diese Fragen sind in den Textwissenschaften von zentraler Bedeutung,
genauso in der Kunstgeschichte, Architektur, Archäologie. Liegt es an den
unterschiedlichen methodischen Herangehensweisen, dass sie dann in
die Digital Humanities nicht Eingang finden? Oder ist dieser Bereich viel
leicht sogar exemplarisch dafür, wie das big tent eigentlich gar nicht so
breit aufgestellt ist, wie es scheinen könnte.

Dass Musik und Digital Humanities – mit Ausnahme vielleicht der großen
Musikeditionen, die allerdings tendenziell den klassischen Kanon repro
duzieren – eher getrennte Wege gehen, hat sicherlich mehrere, historisch
gewachsene Gründe. Die Musik-Community sieht womöglich keinen Vor
teil darin, in den Digital Humanities mitzumischen und sich mit der –
auch historisch gewachsenen – Arbeitsethik der Digital Humanities aus
einanderzusetzen, mit Fragen des Datenmanagements, der Findbarkeit,
der Standardisierung.

Aber genauso könnte man die Frage andersherum stellen. Was genau ist
die Verantwortung der Digital Humanities gegenüber diesen Themen und
Objekten? Müssten wir uns darum kümmern?

7



In dieser Episode geben wir Einblick in eine Reihe von Projekten und
Sammlungen, die konkret vorführen, welche Herausforderungen, aber
auch welchen Gewinn diese Klangwelten mit sich bringen. Sie zeigen ins
besondere, welche Rolle Instrumente und Geräte, d.h. historische Kul
turtechniken, in der Aufbewahrung von klanglichem Kulturerbe spielen,
und welches breite Feld sich damit öffnet.

Teil 1: Interview im Musikmuseum
Beeskow

03:14 – 17:13: mit Jan-Peter Voigt, Matthias Alward, Wolfgang Haas

Torsten Roeder: Als Erstes begeben wir uns ins Musikmuseum im Bran
denburgischen Beeskow. Neben Spieldosen und Glockenspielen wurden
im Zuge der Industrialisierung komplexe Instrumente konzipiert, die im
stande waren, ein Instrument – etwa ein Klavier – automatisch zu spielen,
oder aber ein komplettes Jazz-Orchester zu ersetzen. Wir haben das Mu
seum besucht und nach der kulturhistorischen Bedeutung von Instru
menten gefragt, die ursprünglich als kapitalistische Investition zum Er
satz von menschlichem Hand- bzw. Kunstwerk konzipiert wurden. Wel
che Instrumente werden gezeigt? Wie reagiert das Publikum darauf? Wie
werden die Notenrollen aufbewahrt, die Instrumente gepflegt? Und wie
soll man sich deren Digitalisierung vorstellen?

Wir sprechen darüber mit den Kuratoren des Museums während der Ver
anstaltung Der unsichtbare Pianist im Kaffeehaus. In den Sälen des Musik
museums spielen nicht nur die Instrumente, sondern es wird auch Kaffee
und Kuchen für die Besucher serviert. Deshalb ist diese Aufnahme von
deutlichen Hintergrundgeräuschen begleitet.

Klang: Musikautomat

Jan-Peter Voigt: Ich bin Jan-Peter Vogt. Ich bin stellvertretender Vorsitzen
der des Fördervereins des Musikmuseums Beeskow.

Matthias Alward: Und ich bin Matthias Alward, und ich bin der Schrift
führer im Vorstand des Musikmuseums.

8



Wolfgang Haas: Also mein Name ist Wolfgang Haas. Ich bin Restaurator
für diese Musikautomaten und betreue hier das Musikmuseum mit, re
staurationsmäßig, und mache sehr viele Führungen, aber unterstützt
auch zum Beispiel von Matthias Alward, Jan-Peter Voigt und anderen.

Torsten Roeder: Und was würdet ihr sagen aus eurer Erfahrung? Was ist
das besonders Interessante an dem Museum? Ist es die besondere Art der
Musikerzeugung? Oder ist es auch der Raum, wo so viele von diesen Ma
schinen versammelt sind? Oder ist es vielleicht auch ein bisschen das Ge
sellschaftliche hier? Was fasziniert die Leute am stärksten?

Matthias Alward: Natürlich ist es in erster Linie die Musik. Es heißt ja
auch Musikmuseum. Aber eigentlich sind es ja drei große Interessengrup
pen, die hier durchgehen können. Das sind einmal die Musikinteressier
ten. Dann sind es die, die sich für die ganze Feinmechanik interessieren.
Also es ist immer erstaunlich, wenn man ein Instrument aufmacht und
die Leute gucken plötzlich rein und sagen: Oh, das funktioniert alles. Und
das Dritte sind halt, es sind ja oft tolle Möbelstücke.

Jan-Peter Voigt: Also das Ambiente spielt auf jeden Fall eine große Rolle,
weil man kommt in diesen Raum und da gehen immer die Augen auf. Bei
den Leuten, die zuerst hier in diesen Raum kommen, sind sie doch er
staunt, was sie hier erwartet. Das, was die Leute eben immer fasziniert
ist, das eine ist diese Technik, diese unglaublich filigrane Technik, die in
diesen ganzen Automaten steckt, die sich irgendwelche Ingenieure mal
ausgedacht haben und die funktioniert auch heute noch. Was ich dann
immer gerne versuche zu erklären und klarzumachen, wenn ich die Füh
rung mache, ist dass das ja letztlich, dass da unheimlich viel Informatik
drinsteckt, das sind Stiftwalzen, das sind Papierlochbänder und solche
Dinge, das sind Datenträger.

Klang: Musikautomat

Wolfgang Haas: So, ich habe hier so eine Stelle, wo Löcher im Papier die
Gleitblocklöcher öffnen. Und überall dort, wo ich jetzt den Finger ent
ferne … Musik … passiert das eben beschriebene, Luft strömt ein, Ventil
schaltet, das Bällchen wird leergesaugt und ein Ton erklingt. Es ist also
ein rein pneumatisches System. Deshalb auch sehr schonend für diese Pa
pierbänder, denn sie werden ja nicht mechanisch belastet.

9



Torsten Roeder: Im Prinzip übertragen diese Tonrollen kontinuierlichen
Audiostream in disktrete Ereignisse, um das dann wieder zu reproduzie
ren?

Jan-Peter Voigt: Genau. Ich meine, dann kommen wir natürlich auch zu
der sehr interessanten Frage, dass wir die einzelnen Ereignisse haben,
einzelne Töne werden angeschlagen auf dem Klavier, und dann hast du
irgendwann die Schallplatten, und dann wird tatsächlich nur noch das
Tonsignal aufgezeichnet, und das ist natürlich tatsächlich ein gravieren
der Unterschied.

Torsten Roeder: Das passiert zur gleichen Zeit oder fast zur gleichen Zeit
in der Erfindungsgeschichte?

Jan-Peter Voigt: Ja. Genau. Also erst waren diese Automaten da, die diese
Musikinstrumente gespielt haben, die gab es ja letztlich schon ziemlich
lange, irgendwelche Automaten, die einzelne Töne erzeugt haben, die me
chanisch irgendwo einen Klang erzeugt haben. Dass man aber tatsächlich
Ton aufzeichnet, die Schallwelle aufzeichnet, das hat das ganze natürlich
verändert, weil man dann einfach, wenn irgendwo jemand Musik mach
te, muss man nur noch ein Mikrofon hinhalten, und das ist letztlich, die
einzelnen Töne, diese einzelnen Aktionen, die passieren müssen, damit
die Musik erklingt, die muss man nicht mehr weiter berücksichtigen, son
dern es ist wirklich nur noch der Ton, der aufgenommen wird.

Klang: Musikautomat

Anne Baillot: Und die Notenrollen – wie kommt man an solche Rollen?

Wolfgang Haas: Zum einen gibt es für einige ganz wenige Rollenformate
noch Firmen, die so etwas herstellen. In den USA eine Firma, die seit über
100 Jahren schon Notenrollen herstellt, auch mit uralten Maschinen, die
kann man sich bei YouTube angucken. Wir haben damals in Monschau
[bei Aachen] für mindestens 25, wenn nicht 30 verschiedene Notenrol
len die Systeme gehabt und für Kunden hergestellt, die Notenrollen. Und
da gibt es in den USA halt nur einige wenige, die noch in ein bestimm
tes Standardformat kopieren, und sonst haben Herr Janssen und ich eben
vor 30, 35 Jahren mal mit der Universität Wuppertal eine Maschine ge
baut, um so mit einer Kamera und anschließend Computer Originalbän

10



der einzuscannen, um die dann mit einer zweiten Maschine, die wir ent
wickelt haben, dann auch auszustanzen und diese weißen Bänder, die
jetzt hier zu sehen sind, das sind also Kopien, die wir mal damals ange
fertigt haben.

Anne Baillot: Und die sind dann praktisch digitalisiert worden, bevor sie,
genau. Und die sind jetzt in der Form, in dieser digitalen Form irgendwo
archiviert?

Wolfgang Haas: Das ist das Riesenproblem. Nur so weit kurz zu fassen:
Herr Jansen ist vor drei Jahren an Corona gestorben und jetzt haben sich
da Erben in den Haaren, gelinde gesagt. Und die Maschine ist verschwun
den.

Klang: Musikautomat

Torsten Roeder: Jetzt ist ja schon mal großartig, dass so ein großer Be
stand überhaupt erst mal zusammengekommen ist. So, dass man aus dem
aus dem Repertoire hier auch eine gewisse Aussagekraft ziehen könnte.
Also aus welcher Zeit kommt das? Wer hat das gehört? Für wen wurde
musiziert? Was ist das überhaupt für Musik?

Wolfgang Haas: Also an klassischer Musik, für die Reproduktionsgeräte
ist ja praktisch fast alles eingespielt worden, was damals eben beliebt
war. Ob das jetzt Beethovens Sonaten waren oder von Mozart Sonaten, an
Schlagern natürlich alles, was damals nach 1900 aufkam, eben sehr viel
von Irving Berlin, George Gershwin. Gershwin hat auch eine ganze Reihe
Bänder selbst eingespielt. Und aber es ist im Grunde das, was in der da
maligen Zeit populär war, wurde eben auch eingespielt oder arrangiert.

Torsten Roeder: Und gespielt wurde an verschiedenen Orten, wie? Wo
standen solche Automaten, wer hat sich die angeschafft?

Wolfgang Haas: Also die Geräte, die jetzt hier ab dem Gerät hier stehen,
das waren typische Gasthaus oder Kaffeehaus Instrumente. Auf jeden Fall
immer im öffentlichen Raum und teilweise mit Geldeinwurf versehen.
Die amerikanischen Geräte hatten in der Regel einen Geldeinwurf.

11



Matthias Alward: Und man hat hier schon angefangen, Menschen zu er
setzen. Also ich meine, wenn ich jetzt Kneiper gewesen bin und wollte
Musik in meiner Kneipe haben, hatte ich die Möglichkeit einen Musiker
zu bestellen, den ich bezahlen musste. Oder aber ich hatte einen Automa
ten und hatte immer Musik, wie ich wollte.

Wolfgang Haas: Also wer so ein Gerät hatte, die hatten in der Regel auch
eine eigene Tanzkapelle. Es waren Luxusgegenstände, um eben auch zu
zeigen, wir können uns das leisten als Hotel oder als Tanzsaal, und auch
diese Geräte, ob es jetzt dieses ist mit Tastatur oder auch das Instrument
mit Tastatur. Die kann man ja auch jederzeit ganz normal per Hand be
spielen. Aber es war eben auch eine Technik, die in einer bestimmten
kurzen Zeitspanne von 20, 25 Jahren eben diese Möglichkeit gab oder an
geboten hat, Musik zu hören. Und die eben von Gastwirtschaften, die sich
die teils teuren Geräte leisten konnten, dann auch angeschafft wurden.

Jan-Peter Voigt: Natürlich, wenn dieser Automat Musik macht, dann
macht es kein Mensch. Aber wenn ein Mensch Musik machen soll, dann
muss man diesen Menschen auch zur Verfügung haben. Aber wenn so
was wie das Symphoniejazzorchester da steht, dann hat man auch die
Möglichkeit, dass die Musik den ganzen Abend durchläuft und die Kapel
le kann Pause machen zwischendurch und man kann schnell auch die
Musik wechseln und etwas spielen, was diese Kapelle vielleicht gerade
nicht im Repertoire hat. Also man ist damit flexibler.

Klang: Musikautomat

Torsten Roeder: Ja, ich fragte mich, ob man die Informationen, die auf den
Rollen vorhanden sind, auch in irgendeine digitale Form bringt. Also au
ßer das jetzt als Image zu speichern, ob man sozusagen auch sagt, so, hier
sind die und die Toninformationen oder Instrumenteninformationen ab
gebildet.

Wolfgang Haas: Also was wir damals mit dieser, wie gesagt, mit der Uni
in Wuppertal gebauten Maschine machen konnten, war, dass wir erstmal
über eine Kamera die gesamte Notenrolle aufgenommen haben. Und mit
einem Programm, was die uns geschrieben haben, konnte man dann
nach bestimmten Vorgaben differenzieren, um zum Beispiel zu sagen so,
wir möchten jetzt nur den Tonbereich auf, ich sag jetzt mal, MIDI-Spur

12



eins haben. Man konnte da also eine klare Zuordnung machen oder eben
die, die Forte-Pedal- und Piano-Pedal-Informationen auf Kanal zwei, nur
als Beispiel, so dass man das schon getrennt auswerten kann. Was des
halb durchaus interessant war, weil wir auch Kunden hatten, die, um ein
fach mal einen Namen zu nennen, wir hatten eine Notenrolle von der
Firma Popper und der [Kunde] hatte ein Instrument von Animatic, was
ähnliche Funktionen drin hat, auch was Schlagzeug betrifft. Und da woll
te er eben diese Popper-Rolle für sein Animatic haben. Ist damals natür
lich nicht gemacht worden, aber dadurch, dass wir eben getrennte MI
DI-Kanäle mit unterschiedlichen Informationen haben, konnten wir eben
das so konvertieren, dass eben nachher das Animatic Gerät genau das ge
spielt hat, was das Popper-Instrument spielte.

Klang: Musikautomat

Anne Baillot: Die Musikautomaten stellen damit als mechanisches Spei
cherungsformat eine Art Vorstufe zur Digitalisierung dar.

Teil 2: Kulturen der
Heimcomputer-Musik

17:13 – 27:38: mit Hanna Hammerich und Niayesh Ebrahimi

Anne Baillot: Mit der fortschreitenden Digitalisierung entstehen im 20.
Jahrhundert auch neue Musikformen, auch Musik, die direkt auf dem
Computer komponiert wird.

Torsten Roeder: Als nächstes führt uns die Reise nach Leipzig. Niayesh
Ebrahimi und Hanna Hammerich arbeiten dort gemeinsam als künst
lerische bzw. wissenschaftliche Mitarbeiterinnen im DFG-Projekt Kultu
ren der Heimcomputermusik: Technik, Netzwerke und Produkte in den
1980er Jahren zwischen Kaltem Krieg und Globalisierung2 an der Hoch

2   https://gepris.dfg.de/gepris/projekt/497488984.

13

https://gepris.dfg.de/gepris/projekt/497488984


schule für Musik und Theater „Felix Mendelssohn Bartholdy“ in Leipzig,
das von Christoph Hust und Ipke Starke geleitet wird.

Klang: Computermusik

Hanna Hammerich: Das war der AY-3-8912 Soundchip im Heimcomputer
ZX Spectrum, mit einem einfachen C-Dur-Arpeggio, das in BASIC pro
grammiert wurde. Und um diesen Soundchip als Materialität früher digi
taler Sounderzeugung soll es in unserem Beitrag jetzt gehen. Wir wollen
hörbar machen, was für Klänge er erzeugen kann und wie wir – als Nut
zerinnen eines Gerätes, in dem er verbaut ist – diese Klänge sowohl selbst
hervorbringen als auch systematisch untersuchen können.

Klang: Computermusik

Hanna Hammerich: Digitale Sounderzeugung in der 8-Bit-Ära seit Anfang
der 1980er Jahre für Heimcomputer und Spielkonsolen funktionierte mit
tels Soundchips oder, genauer gesagt, mit sogenannten PSGs. Das steht für
Programmable Sound Generators. Der AY-Chip ist so ein PSG. Er wurde
seit 1978 von General Instrument in verschiedenen Varianten hergestellt
und später von Yamaha lizenziert und nachgebaut. Je nach Ausführung
kann man sich diesen Chip als ein ungefähr drei bis fünf Zentimeter gro
ßes, schwarzes rechteckiges Plastikgehäuse vorstellen mit 24 bis 40 klei
nen Pins an den längeren Seiten. In diesem Gehäuse stecken drei unab
hängige Tongeneratoren, die Rechteckwellen erzeugen können, ein Hüll
kurvengenerator und ein Rauschgenerator. Unter bestimmten Vorausset
zungen kann der AY-Chip im Unterschied zu vielen anderen Soundchips
der Zeit außerdem Stereo-Klang ausgeben.

Für unsere Untersuchung der Heimcomputermusik stellt die Soundtech
nik die wesentliche Grundlage dar. Wir betrachten diese Technik dabei
aber nicht für sich alleinstehend, sondern verstehen den Soundchip als
einen Akteur, der einerseits durch seine klanglichen Möglichkeiten aktiv
musikalische Arbeitsweisen und Ergebnisse beeinflusst, andererseits
aber auch von einem Netzwerk aus vielen weiteren Akteuren, mit denen
er verbunden ist, geprägt wird, z. B. kann er auf verschiedenen Heim
computermodellen oder anderen Geräten wie Spielkonsolen und Arcade-
Automaten, ganz abhängig von der Programmiersprache oder der Pro
grammierer*in, je nach den strukturellen und ästhetischen Bedingungen

14



in der Videospielentwicklung, je nach Wissen, das über Bücher und Zeit
schriften über den Chip verbreitet wird, anders eingesetzt werden und
entsprechend anders klingen. Diese unterschiedlichen Konstellationen –
oder man könnte nach Bruno Latour auch von Akteursnetzwerken spre
chen –, rufen also verschiedene musikalische Praktiken hervor. Eine da
von wollen wir uns jetzt genauer ansehen.

Klang: Computermusik

Niayesh Ebrahimi: Nämlich die BASIC-Programmierung. BASIC ist die Pro
grammiersprache, die in den 1980ern auf fast allen 8-Bit-Heimcomputern
standardmäßig implementiert war – was meistens bedeutete, dass der
Computer einen mit dem Wort ready und einem erwartungsvoll blinken
den Textcursor zur Eingabe von Befehlen in die Kommandozeile auffor
derte. Das Beherrschen von wenigstens ein paar solcher BASIC-Befehle
war also für alle Heimanwender*innen notwendig. Im Zusammenhang
mit der Erforschung von Musik und Computerkultur ist die Beschäftigung
mit BASIC vor allem deshalb interessant, weil sie einen Fokus auf Phä
nomene einer Hobby-Praxis im weitesten Sinne ermöglicht: Dazu gehö
ren z. B. das Spielen mit Musikprogrammen aus Handbüchern und Zeit
schriften oder das Schreiben eigener kleiner Programme, Spielemusik
und Soundeffekte.

Heute nutzen wir diese historische Praxis außerdem auch als Methode
zur Untersuchung der klanglich-kompositorischen Möglichkeiten eines
Soundchips wie dem AY. Durch systematische Klangexperimente können
wir z.B. das Klangspektrum und die Funktionen des AY als Audioaufnah
men dokumentieren. Im Vergleich mit den musikalischen Produkten der
Zeit lässt sich dann darauf schließen, auf welche der klanglichen Möglich
keiten besonders häufig zurückgegriffen wurde und welche unter Um
ständen ungenutzt blieben.

Klang: Computermusik

Niayesh Ebrahimi: Für die verschiedenen Heimcomputerplattformen ent
standen im Laufe der 1980er Jahre unterschiedliche BASIC-Dialekte. Ne
ben den Standardbefehlen, die in jedem Dialekt fast gleich sind, konnten
zusätzliche Funktionen ergänzt werden, die sich u. a. auch auf die Klang
erzeugung beziehen. Vergleicht man z.B. die BASIC-Dialekte der briti

15



schen 8-Bit-Heimcomputer wie Amstrad CPC, ZX Spectrum und Oric At
mos, die alle den AY-Chip zur Sounderzeugung nutzen, kann man feststel
len, dass die verschiedenen BASIC-Möglichkeiten unterschiedliche musi
kalische Arbeitsweisen provozieren.

Klang: Computermusik

Niayesh Ebrahimi: Dieses Arpeggio-Beispiel wurde mit dem PLAY-Befehl
von ZX Spectrum +2 erzeugt. Dieser Befehl ist in Form einer Zeichenkette
und da werden Tonhöhen als Buchstaben eingegeben und dadurch kann
man auf eine relativ simple Weise kleine Melodien und Stücke eingege
ben oder komponieren.

Klang: Computermusik

Niayesh Ebrahimi: Dieser Klang wurde dagegen mit dem SOUND-Befehl
am Amstrad CPC erzeugt. Dieser Befehl funktioniert wie eine Art Synthe
sizer und da kann man bis zu sieben Parameter für einen Klang defi
nieren. Außerdem gibt es andere Befehle für die ADSR-Einstellungen, da
mit man auch die Hüllkurve festlegen kann. Hier hat man deutlich mehr
Freiheit und kann das gesamte Klangspektrum des Chips ansprechen. Da
durch lassen sich auch Effekte wie Vibrato erzeugen. So ein Effekt wäre
mit dem BASIC-Dialekt des ZX Spectrum nicht möglich.

Zusätzlich zu unseren eigenen Experimenten, die wir auf den verschiede
nen Plattformen durchführen, aufnehmen und analysieren, erforschen
wir auch BASIC-Programme aus Handbüchern, Lernbüchern und Zeit
schriften, die den damaligen Nutzer*innen zur Verfügung standen. Das
folgende Beispiel ist ein Soundeffekt, der Waves heißt und aus dem Hand
buch des Oric Atmos Computers stammt.

Klang: Computermusik

Niayesh Ebrahimi: Einige BASIC-Dialekte, wie der von Amstrad CPC, bie
ten durch differenzierte Befehle einen größeren Gestaltungsspielraum
und können daher zu experimentelleren Ergebnissen führen. Ein inter
essantes und ungewöhnliches Beispiel dafür haben wir im Buch Making
Music on the Amstrad CPC3 von Ian Waugh gefunden, der in den 80er
Jahren zahlreiche Bücher und Zeitschriftenartikel über das Thema Musik

16



und Heimcomputer geschrieben hat. In diesem Programm hört man eine
Art Soundscape mit Wellen, Möwen und Nebelhörnern.

Klang: Computermusik

Niayesh Ebrahimi: Obwohl man mit BASIC ausdrucksvolle Klangexperi
mente wie das eben gehörte programmieren konnte, muss man erwäh
nen, dass die Soundmöglichkeiten insgesamt dennoch in einem recht eng
definierten Rahmen bleiben. Der größte Nachteil von BASIC ist wohl,
dass diese Programmiersprache als eine Interpreter-Sprache immer zu
erst übersetzt werden muss und dadurch relativ langsam ist. Es gab aber
auch in der Zeit auch andere Möglichkeiten, den Chip zu steuern und
sogar auszuschöpfen, z.B. direkt mit der hardwarenahen Assemblerpro
grammierung – einer Methode, von der vor allem Spielemusikkompo
nist*innen Gebrauch machten.

Klang: Computermusik

Hanna Hammerich: Am Beispiel des AY-Chips und der BASIC-Program
mierung als eine mögliche Anwendungsart ist deutlich geworden: Von
Material oder Materialitäten zu reden, bedeutet nicht, ausschließlich von
Hardware zu sprechen. Stattdessen müssen wir, auch wenn unsere Un
tersuchungen bei der Hardware ansetzen, die Software immer auch mit
denken. Denn erst durch die Software ‚materialisieren‘ sich gewisserma
ßen die bis dahin nur hypothetisch angelegten oder imaginierten Klang
möglichkeiten eines Heimcomputers. Diesen Aspekt greift auch die Me
dienarchäologie auf, deren Methodik wir nutzen. Hier wird nämlich ver
sucht, Software und Hardware wieder stärker miteinander in Bezug zu
setzen. Dahinter steht die Auffassung, dass der Computer erst operativ –
also durch seine praktische Anwendung – und zusammen mit der Soft
ware – zum Medium wird.

Heute ist es übrigens viel leichter die Materialität von digitalen Artefak
ten zu vergessen oder aus den Augen zu verlieren; wie man an Phänome
nen wie dem Internet oder der Cloud sehen kann. Die frühen Heimcom

3   https://www.computinghistory.org.uk/det/12962/Making-Music-on-the-Amstrad-
CPC-464-664/.

17

https://www.computinghistory.org.uk/det/12962/Making-Music-on-the-Amstrad-CPC-464-664/
https://www.computinghistory.org.uk/det/12962/Making-Music-on-the-Amstrad-CPC-464-664/


puter der 1980er Jahre führen dagegen den materiellen Aspekt umso stär
ker vor Augen. Denn bereits die vom Hersteller vorgesehene Nutzungs
weise eines 8-Bit-Heimcomputers mit BASIC-Bedienung setzt ein Mindest
maß an Verständnis für die Bestandteile und die Funktionsweise von
Hardware und Programmierung voraus, das dann wiederum einen deut
lich eigenmächtigeren Umgang mit dem Gerät ermöglicht oder sogar er
fordert. Das sieht mit heutigen PCs, Smartphones und so weiter, die uns
eher in der Art einer black box begegnen, ganz anders aus.

Klang: Computermusik

Anne Baillot: Dieser Ansatz umfasst nicht nur die eigentliche Anwendung
eines historischen Geräts, wie Niayesh Ebrahimi und Hanna Hammerich
sie in ihrem eben gehörten Beitrag beschrieben haben. Denn der An
wendung selbst gehen zuerst noch die Beschaffung, Sammlung und nicht
selten auch die Reparatur der alten Computersysteme voraus, um ein
Wieder-Herstellen, ein re-enactment des historischen Settings zu ermög
lichen. Im Anschluss an die Anwendung folgen dann außerdem Fragen
von Konservierung, Archivierung und Dokumentation.

Torsten Roeder: Im Fall der Heimcomputer ist die Digitalisierung im
stande, eine möglichst originalgetreue Performance aufzubewahren. Viel
komplexer gestaltet es sich bei anderen musikproduzierenden Artefak
ten, insbesondere wenn die performative Komponente mit Umweltver
änderungen verbunden ist. Wir bewegen uns nun in die Alpen und lau
schen den Seilbahnen, die Berge miteinander verbinden.

Teil 3: Toni Bernhart spielt Seilbahn

27:38 – 38:13: mit Toni Bernhart

Toni Bernhart: Ich bin Toni Bernhart und ich spiele Seilbahn. Andere spie
len Klavier oder Gitarre, ich spiele Seilbahn.

18



Klang Anfang: Seilbahnmusik

Toni Bernhart: Wenn ich am Abend nach Hause komme, dann gibt es
nichts Schöneres, als sich aufs Sofa zu setzen und dann die Aufnahmen
anzuhören. Das finde ich immer sehr meditativ.

Klang Ende: Seilbahnmusik

Toni Bernhart: Eine Seilbahn ist ein großes Saiteninstrument und ein Sai
teninstrument muss man spielen. Auf diese Idee bin ich 2020 gekommen,
ich war da in den Alpen auf einer Wanderung, kam dann an einer Ma
terialseilbahn zu einer Schutzhütte vorbei und ich habe mich dann erin
nert an meine Kindheit: Man kann das Ohr an das Seil halten, man kann
draufklopfen und dann hört man was. Das habe ich gemacht und dann
dachte ich mir: Das könnte man doch vielleicht mitnehmen oder auf
zeichnen. Ich habe dann eine Recorder-App aufgerufen auf meinem Han
dy, habe das Handy auf das Seil gedrückt und irgendwie war es hörbar.
Das war natürlich nicht sehr befriedigend tontechnisch, aber ich dachte:
Da muss ich noch mal wiederkommen, muss Kontaktmikrofone mitneh
men und muss dann die Schwingungen, die physikalischen Schwingun
gen in elektrische Schwingungen umwandeln, das kann man digitalisie
ren, aufzeichnen über ein Aufnahmegerät und dann kann man es abspie
len.

Klang Anfang: Seilbahnmusik

Toni Bernhart: Seile klingen sehr obertonreich, sie haben eine sehr, sehr
tiefe Grundfrequenz von unter 1 bis etwa 2,5 Hertz, das ist als Eigen
schwingung oder Grundfrequenz extrem tief.

Klang Ende: Seilbahnmusik

Toni Bernhart: Eine Besonderheit von einem Seil ist auch das Echo. Eine
Schwingung bewegt sich fort bis zum anderen Ende des Seilfelds, wird
dort reflektiert und kommt dann wieder zurück und dann geht sie wieder
in die andere Richtung, kommt wieder zurück und so weiter. Das dauert
bei einem Seil ungefähr, drei, vier, fünf Mal, drei, vier fünf Mal ist der
Echolauf deutlich hörbar und dann geht das Echo in einen sehr, sehr lan
ge anhaltenden Nachhall über.

19



Klang Anfang: Seilbahnmusik

Toni Bernhart: Seilbahnseilmusik hat etwas sehr stochastisches, aleatori
sches. Es ist nicht absehbar, was in der nächsten Sekunde passiert im Seil,
was das Seil macht. Teilweise ist es absehbar, aber nicht wirklich.

Klang Ende: Seilbahnmusik

Toni Bernhart: Es braucht nicht viel, um Seilbahn zu spielen. Man braucht
dazu ein gutes Kontaktmikrophon, ein gutes Aufnahmegerät und eine
mehr oder weniger komplexe oder auch einfache Audio-Software. Seil
bahnspielen ist schön. Man ist draußen in der Natur. Wenn das Wetter
schön ist, ist es natürlich angenehmer. Wenn es stürmt und regnet, da ist
das Seilbahnspielen nicht so angenehm. Jede Seilbahn steht an einem be
stimmten Ort und dieser ganz bestimmte Ort ist ganz grundlegend für das
Erleben des Spielens und das kommt wahrscheinlich auch rüber in der
Musik, die draus entstehen kann.

Klang: Seilbahnmusik

Toni Bernhart: Bei einer Seilbahn schwingen vor allem die langen Seile.
Es gibt Tragseile, Zugseile, Rettungsseile, Telefonseile. Eine Seilbahn ist
ein großes Schwingungsgebilde, sie besteht aus Stützen, aus Gebäuden,
aus Seilen, aus Fahrzeugen, Kabinen, Gondeln. Alles Mögliche kann hier
in Schwingung geraten und alles Mögliche schwingt, aber man hört es
nicht. Seilbahnen haben keine Resonanzkörper, die Schwingungen an die
Luft übertragen würden, oder fast keine Resonanzkörper. Man kann eine
Seilbahn aber hörbar machen, indem man den Körperschall aufzeichnet
und dann über Lautsprecher wiedergibt.

Klang: Seilbahnmusik

Toni Bernhart: Die Frage ist dann: Wie spielt man eine Seilbahn? Da gibt
es viele Möglichkeiten. Man kann das Seil aktivieren durch Schlagen,
durch Streichen oder man kann nichts machen. Man kann einfach in das
Seil hineinhören. Seile schwingen von alleine. Der Schweizer Komponist
Michel Roth hat das als ‚Singende Seile‘ bezeichnet.

20



Klang: Seilbahnmusik

Toni Bernhart: Seilbahnseilmusik ist auch eine akustische Aufbewah
rungsform von Geschichte, von kulturellem Erbe. Technikgeschichtliche
Aspekte, kulturgeschichtliche, verkehrsgeschichtliche, bevölkerungsge
schichtliche, tourismusgeschichtliche, geografische, ökologische, all das
spielt eine Rolle, wenn eine Seilbahn fährt und natürlich auch wenn eine
Seilbahn klingt. Dann spielt auch der Faktor Zeit eine Rolle. Ein altes Seil,
das vielleicht vierzig oder fünfzig Jahre alt ist, das klingt ganz anders als
ein Seil, das frisch aus einer Fabrik kommt.

Klang: Seilbahnmusik

Toni Bernhart: Ich frage mich natürlich, wie das zu Musik werden kann.
Ist das schon Musik? Wann wird das Musik? Wie wird das Musik? Am bes
ten möglich ist das vielleicht in Zusammenarbeit mit anderen Musikern
und Musikerinnen. Alleine schaffe ich das vielleicht nicht.

Klang Anfang: Seilbahnmusik

Toni Bernhart: Was hat das Ganze mit Digitalität zu tun und mit Digitalen
Geisteswissenschaften? Ich glaube, sehr viel. Ohne digitale Techniken, oh
ne digitale Tools wäre es nicht möglich, Seilbahnmusik aufzuzeichnen,
Seilbahnmusik zu [trans]formieren, hörbar zu machen und so weiter. Na
türlich wäre es möglich, aber der Aufwand wäre ungemein groß.

Klang Fortführung: Seilbahnmusik

Toni Bernhart: Was wird DH in zehn Jahren sein? Ich hoffe, da gibt es
keine DH mehr. Ich hoffe, die Unterschiede zwischen hermeneutischen,
traditionellen Herangehensweisen und, ja, vermeintlich oder vermutlich
oder tatsächlich innovativen Ansätzen wie Quantifizierungen oder Di
gitalisierungen, Algorithmisierungen zu und mit kulturellen Artefakten
wird nicht mehr aufrecht sein. Es wird normal sein, es wird üblich sein,
dass man mit quantitativen, mit computergestützten Tools an kulturelle
Artefakte, Phänomene, Texte, Musik und so weiter herangeht.

21



Klang Ende: Seilbahnmusik

Torsten Roeder: Die Seilbahnmusik ist aber nicht zuletzt auch eine Unter
nehmung, die Seilbahnen als verschwindende Infrastruktur mit starkem
kulturellen Symbolwert in eine andere Daseinsqualität zu transformie
ren. Was wird länger überdauern – Seilbahnen oder Seilbahnmusik?

Mit klimatisch bedingten, veränderlichen Rahmenbedingungen für Mu
sikkultur und insbesondere Instrumentenbaukultur befasst sich der nun
folgende, abschließende Beitrag, der uns in die bolivianischen Anden
führt.

Teil 4: Der Musikalische Bambus der
Bolivianischen Anden

38:13 – 52:25: mit Sebastian Hachmeyer

Klang: Trommeln, Flöten

Sebastian Hachmeyer: Mein Name ist Sebastian Hachmeyer. Ich bin pro
movierter Musikethnologe und Umweltgeograph und beschäftige mich
mit der Nachhaltigkeit des musikalischen Bambus der bolivianischen An
den. Inwiefern ist Bambus musikalisch? In der Ökomusikologie oder öko
kritischen Musikwissenschaft, welche die Wechselwirkung zwischen Mu
sik, Kultur und Natur in all ihrer Komplexität erforscht, sind Themen zur
Materialität, Ökologie und den im Musikinstrumentenbau verwendeten
natürlichen Ressourcen zu einem zentralen Forschungsfokus avanciert.
Fragen zur Nachhaltigkeit sind hierbei zentral: nicht nur bezogen auf den
Erhalt der Musik- oder Instrumentenbaukultur selbst, sondern auch und
vor allem hinsichtlich der Nutzung natürlicher Ressourcen, also Nach
haltigkeit als Ressourcennutzungsprinzip im Musikinstrumentenbau. In
den bolivianischen Anden werden verschiedene Längs-, Quer- oder Kern
spaltflöten aus hölzernen, einheimischen und teils endemischen Bambus
arten hergestellt, die nur für den Bau von Flöten verwendet werden, und
deswegen musikalisch sind.

22



Klang: Flöten

Sebastian Hachmeyer: Vor genau zehn Jahren saß ich in der Flötenbau
werkstatt eines renommierten Flötenbauers namens Nicasio Quispe. Ni
casio wohnt inzwischen in Boliviens Andenmetropole La Paz, stammt
aber aus dem Hochland-Flötenbauerdorf Walata Grande, das am Fuße
des heiligen Berges Illampu, unweit des Titicaca-Sees in der Omasuyos-
Provinz auf der bolivianischen Hochebene von La Paz liegt. Während
im Hintergrund Flötenbauer ihre Panflöten stimmten, sprachen wir über
die dafür verwendeten Bambusse. Plötzlich begann Nicasio, von Nachhal
tigkeitsproblemen zu sprechen. Ich fragte ihn, was mit diesen musikali
schen Bambussen los sei. Nicasio sagte nur ganz trocken auf Spanisch: Lo
cortan y queman como si fuesen hierbas malas, was übersetzt in etwa be
deutet: Die werden abgeschlagen und verbrannt, als wären sie Unkraut.

Das war, sozusagen, der Startpunkt meiner jahrelangen inter- und trans
disziplinären Forschung über den musikalischen Bambus der boliviani
schen Anden. Einige der Bambusarten, wie von Nicasio erwähnt, sind in
der Tat von Abholzung und Habitatverlust bedroht; andere wiederum
sind von musikkultureller Übernutzung betroffen. Zusätzlich verändern
sich aufgrund des Klimawandels die ökologischen Verbreitungsdynami
ken der Bambusse.

Man muss jedoch auch sagen, dass es oft so ist, dass wir als Musiker*in
nen gar nicht wissen, wo die Materialien herkommen, die für den Bau un
serer Musikinstrumente verwendet werden. Uns ist oft nicht bewusst, aus
welchen ökologischen und sozialen Kontexten diese Materialien stam
men oder welche Prozesse in der Wertschöpfungskette involviert sind,
einschließlich potenziellem ökologischen Raubbau, ökonomischer Aus
beutung, Kolonialismus und dessen Folgen. Das ist nicht nur auf die boli
vianischen Anden bezogen, sondern ein allgemeines Phänomen.

Klang: Trommeln, Flöten

Sebastian Hachmeyer: Flötenbauer baten früher auf ihren Reisen in die
Bambussammelregionen andine Gottheiten um eine sichere und erfolg
reiche Bambusernte. Denn die Bambusernte ist alles andere als ein einfa
ches Unterfangen. In den subtropischen Bergnebelwäldern, in denen der
einheimische Bambus natürlicherweise wächst, gibt es zahlreiche Gefah

23



ren. Der Bambus wird dort nicht angebaut, sondern wächst in einem sehr
komplexen Ökosystem.

Bis weit ins 20. Jahrhundert hinein sind Flötenbauer aus Walata Grande,
das auf der Hochebene in über 4000 m Höhe liegt, von ihrer ländlichen
Gemeinde aus mit Maultierkarawanen über die Bergkuppen hinunter in
die subtropischen Sammelregionen zu Fuß gegangen – eine Reise, die
mehrere Tage dauerte. Diese Verbindung der Aymara-Gemeinden zu den
Subtropen wird als ökologische Vertikalität bezeichnet, ein Konzept, auf
das bereits prä-hispanische Aymara-Nationen bauten. Diese nutzten un
terschiedliche Höhenlagen der westlichen und östlichen Andenausläufer,
um verschiedene Produkte anzubauen oder zu sammeln, beispielsweise
in den Yungas, was auf Aymara so viel wie ‚warmes Land‘ bedeutet.

Klang und die Rolle des Hörens sind extrem wichtig während der Bam
bussammelpraxis. Im Bergnebelwald befindet man sich in dichter Vege
tation und kann oft nicht weiter als einen Meter weit sehen. Als jemand,
der die Waldumgebung anfangs nicht kannte, fiel es mir schwer, mich
zu orientieren. Ich sah im Wesentlichen nur verschiedene Grünstufen im
Dickicht des Nebelwaldes. Ohne die Begleitung der ortskundigen Bam
bussammler hätte ich schnell die Orientierung verloren. Diese Bambus
sammler kennen nicht nur die Gefahren des Waldes und lesen die Spuren
von Tieren, sondern sie kennen auch Zeigerpflanzen, die als Höhenlagen
indikatoren dienen. In der Gruppe kommunizieren die Bambussammler
auditiv, also mit Pfeifen und Ruflauten, da man visuell kaum etwas erken
nen kann.

Wenn man nach stundenlanger Suche den musikalischen Bambus end
lich findet, muss man die Altersstruktur der jeweiligen Bambusgruppe
identifizieren. Ältere Halme wachsen im Zentrum, während jüngere Hal
me aus dem Rhizom in Richtung Peripherie sprießen. Um die Lignifizie
rung oder Verholzung der Halme zu überprüfen, klopfen die Bambus
sammler an die Außenwände der Halme. Durch den Klang stellen sie die
Reife des Bambusses fest. Die Bambussammler haben also ein umfang
reiches traditionelles ökologisches Wissen über den Bambus entwickelt,
auch auf auditiver Ebene. Dazu gehören Kenntnisse über die verschiede
nen Arten, die Verholzungsprozesse, die spezifischen Nischen und geo
grafischen Verbreitungen in Bolivien sowie über die Sammelpraxis und

24



Ernteökologie. Sie wissen, zu welcher Jahreszeit und bei welchem Grad
der Verholzung die Halme reif sind, um als Flötenresonatoren zu dienen.

Klang: Trommeln, Flöten

Sebastian Hachmeyer: Eine der faszinierendsten Eigenschaften dieser
Bambusarten ist jedoch ihre Phänologie und ihr biologischer Lebenszy
klus. Bambus ist eine monokarpische Pflanze, was bedeutet, dass er nur
einmal in seinem Lebenszyklus blüht, bevor er abstirbt. Die Blühinter
valle variieren von Art zu Art und können bis zu über 100 Jahre dauern.
Wenn der Bambus blüht, geschieht dies gesellig: Alle Pflanzen einer Ko
horte blühen gleichzeitig und produzieren Samen, unabhängig von ihrer
geografischen Distanz.

Für die musikalischen Bambusse der Anden habe ich also lokales Wissen
mit botanischem Wissen verglichen und Lebenszyklen identifiziert, die je
nach Art zwischen 6, 11 und 30 Jahren variieren. Das bedeutet, dass Flö
tenbauer genau wissen, wann welche Art wo abstirbt und welche andere
Art als nächstes reif wird. Sie haben sich an die biologischen Lebenszy
klen angepasst, indem sie zum Beispiel reifen Bambus horten und aufbe
wahren. Vor allem aber reagierten sie mit einer Diversifizierung der im
Flötenbau benutzten Bambusarten, um Knappheitszyklen zu verkürzen,
die durch die Biologie der Pflanzen bestimmt sind.

Klang: Trommeln, Flöten

Sebastian Hachmeyer: In der Nachhaltigkeitsforschung setzen wir zuneh
mend auf transdisziplinäre Prozesse, bei denen Wissenschaftler*innen
gemeinsam mit zentralen Stakeholdern an einem Nachhaltigkeitspro
blem forschen, um gemeinsam Lösungen zu finden. Ich integriere diesen
problemlösungsorientierten Ansatz in meine musikethnologische und
ökomusikologische Forschung, indem wir im Rahmen meines Projekts ge
meinsam an Lösungsstrategien arbeiten.

Klang: Trommeln, Flöten, Gesang

Sebastian Hachmeyer: In meiner Forschung nutze ich verschiedene digita
le Tools. Neben den eher akademischen Softwareprogrammen – beispiels
weise verwende ich Sonic Visualizer zur Klanganalyse von Bambushöl

25



zern oder MaxEnt und geografische Informationssysteme zur Modellie
rung von Bambushabitaten – setze ich auch digitale Werkzeuge für Veröf
fentlichungen ein, die einen angewandten und transdisziplinären Zweck
verfolgen und einer breiten Öffentlichkeit sowie insbesondere Bambus
nutzer*innen zugänglich sein sollen. Beispielsweise habe ich mithilfe von
ArcGIS4 bilinguale Story Maps erstellt, schreibe regelmäßig in einem bi
lingualen Research-Blog und veröffentliche visuelle und illustrative Ma
terialien zum Wissenstransfer, wie zuletzt einen Bildband oder einen pra
xisorientierten Leitfaden zur Sammelpraxis. Derzeit arbeite ich daran,
die Inhalte des Leitfadens auch in einer Handy-App digital für zukünftige
Generationen von Flötenbauern und Bambussammlern zur Verfügung zu
stellen.

Klang: Trommeln, Flöten

Sebastian Hachmeyer: Abschließend lässt sich sagen, dass die Nachhal
tigkeitsproblematik in der Nutzung der musikalischen Bambusse in der
Flötenbaukultur des bolivianischen Hochlands sehr komplex ist und da
durch geprägt wird, dass verschiedene Akteure unterschiedliche, teilwei
se divergierende Interessen verfolgen. In einem solchen Kontext ist es
notwendig, klassische Wissenschaftsprozesse aufzubrechen und sich mit
transdisziplinären und angewandten Prozessen sowie Formen der Wis
senschaftskommunikation zu beschäftigen. Dies beinhaltet auch, wissen
schaftliche Ergebnisse durch praxisorientierte Veröffentlichungen einem
breiten Publikum, aber auch Entscheidungsträger*innen, zugänglich zu
machen.

Für alle, die nach diesem kurzen Podcast mehr über den musikalischen
Bambus der bolivianischen Anden erfahren möchten, schaut gerne mal
auf meinem Forschungsblog5 vorbei. Dort findet ihr zusätzliche Informa
tionen rund um den nativen Bambus, der zur indigenen Flöte wird.

Klang: Trommeln, Flöten, Gesang

4   Mehr zu GIS auch in der Folge zu Digital Humanities und Public Humanities am
VeDPH in diesem Sammelband.

5   https://www.musical-bamboos.com.

26

https://www.musical-bamboos.com/


Fazit und Outro

51:25 – 53:43: mit Anne Baillot und Torsten Roeder

Anne Baillot: Von Beeskow nach Bolivien über Leipzig und die Alpen wan
derte diese Episode vom Lokalen zum Globalen, um nach der Verknüp
fung von Digital Humanities und musikalischen Kulturtechniken zu fra
gen. Sicherlich gilt festzuhalten: Ein Dialog lohnt sich, und eine bessere
Kommunikation wäre für beide Seiten bereichernd.

Angesichts der durchgespielten Beispiele wird aber auch anschaulich,
was die Digital Humanities in Worten der Aufbewahrung, Discoverability,
Nachnutzung, Erforschung bringen könnten. Die einschlägige Kompetenz
bringen Digital Humanists allemal, aber was ist mit der nötigen Infra
struktur? Könnten wir als Community unsere Infrastruktur so inklusiv
gestalten, dass solche Projekte dort ihren Platz finden und zum intellek
tuellen und kulturellen Reichtum des big tent beitragen? Sicher ist: Neue
Horizonte würden sich damit den Digital Humanities eröffnen.

Musik: „Bleeping Demo“ von Kevin MacLeod (incompetech.com).6

Anne Baillot: Vielen Dank fürs Zuhören! Ein großer Dank gilt den Gästen
dieser Episode, Jan-Peter Voigt, Matthias Alward, Wolfgang Haas, Hanna
Hammerich, Niayesh Ebrahimi, Toni Bernhart und Sebastian Hachmeyer
sowie dem Global Local-DH-Team für diese Episode, insbesondere. Die Ti
telmusik ist „Bleeping Demo“ von Kevin MacLeod. Weitere Sounds wur
den von den Gästen und Autor*innen aufgenommen.

Wenn Euch diese Episode gefallen hat und ihr nun neugierig geworden
seid, dieses Audio Essay ist Teil der multimedialen Sammelpublikation
From Global to Local. Digitale Methoden in den Geisteswissenschaften im
deutschsprachigen Raum. In ihr findet ihr noch mehr Audio Essays, wie
dieses, sowie spannende Forschungsartikel und Artefaktbiografien.

6   Licensed under Creative Commons: By Attribution 4.0 License
(http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

27

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schaut doch einfach mal auf die Global-Local-Webpräsenz bei Melusina
Press in Luxemburg. Diese ist auch in den Shownotes verlinkt. Dort findet
ihr unter anderem weitere Informationen zur Folge und Transkriptionen.

Torsten Roeder: Danke noch einmal fürs Zuhören und bis zur nächsten
Episode von „From Global to Local DH: In eigenen Worten“.

28


	The Sound of Change: Musikinstrumente im Wandel von Umwelt, Gesellschaft und Digitalität (Transkription)
	Intro und Einleitung zur Folge
	Teil 1: Interview im Musikmuseum Beeskow
	Teil 2: Kulturen der Heimcomputer-Musik
	Teil 3: Toni Bernhart spielt Seilbahn
	Teil 4: Der Musikalische Bambus der Bolivianischen Anden
	Fazit und Outro


